Début vendredi soir a 17h26 — Fin samedi soir a 18h37

D'var Torah du
Rabbin Didier Kassabi

Rabbin de Boulogne
Béchala’h 5786, 13 Chévat 5786

Aprés I'épisode de la traversée de la mer, les [ Commentaire sur la Paracha par le
Enfants d'Israél continuent leur voyage dans le désert. lls LA
marchérent durant trois jours sans trouver d'eau. En
arrivant a Mara, ils trouvérent de I'eau mais elle fut amére et ils ne purent la boire. Alors
que la révolte du peuple commengait a gronder, les Enfants d'lsraél murmurérent contre
Moshé en disant : « Que boirons-nous ? ».

C'est alors que D-ieu indiqua a Moshé une branche de bois qu'il jeta dans I'eau. Grace a
cette branche de bois, I'eau devint potable.

Nos Maitres nous précisent que cette branche provenait d'un arbre amer. Cela signifie
que l'eau qui était amére put s’adoucir grace a une branche qui était elle-méme ameére.
Il s'agit d'un miracle dans un miracle.

Le comportement divin est définitivement bien différent de celui des étres humains. En
effet, pour I'nomme, il ne peut exister d'autres alternatives que celle d'utiliser un élément
doux pour retirer 'amertume d’'un aliment. Pourtant, HaShem décide d'utiliser un élément
amer pour retirer I'amertume de I'eau.

Afin de désigner I'arbre en question, la Torah utilise un terme surprenant. Il aurait fallu
employer le terme : « Vayaréhou » qui signifie « Il lui montra ». Pourtant, le verbe qui est
employé est celui de : « Vayoréhou » qui signifie « Il lui enseigna » comme sicet épisode
représentait une source d'enseignement.

Quel peut-il étre ?

Nos Maitres veulent voir a travers cet épisode une legon fondamentale quant a la fagon
avec laquelle nous devons interpréter les événements qui nous sont envoyeés durant
notre existence.

La vie est loin d'étre un long fleuve tranquille, les épreuves peuvent s'enchainer les unes
aux autres avec différents degrés d'intensité. Nous nous tournons alors vers D-ieu pour
I'implorer et lui demander de nous prendre en grace en retirant toutes ces difficultés.
Malgré nos priéres la situation peut devenir encore plus complexe qu'elle ne I'était
auparavant. Pourtant de cette nouvelle situation peut germer la délivrance.

Les exemples sont nombreux et ils nous montrent a quel point les choses nous
dépassent.

C'est une véritable legcon d'optimisme que la Torah vient nous livrer ici. HaShem peut
adoucir 'amertume par de 'amer.

Merci de ne pas transporter ce feuillet dans le domaine public pendant Chabbat.
Chabbat Chalom !



