Début vendredi soir a 17h49 — Fin samedi soir a 18h58 T'02

D'var Torah du
Rabbin Didier Kassabi

Rabbin de Boulogne
Michpatim 5786, 27 Chévat 5786

Nous avons lu la semaine derniére la Parasha de | | commentaire sur la Paracha par le
Ytro se terminait par la révélation du Mont Sinai avec le | LA
Don de la Torah. Ce fut un événement unique qui permit a
I'ensemble du peuple d'entendre la parole divine et d'atteindre un niveau spirituel
exceptionnel.

La Parasha de Mishpatim que nous lisons cette semaine s'ouvre sur la présentation
détaillée de toute une série de lois. Une premiére lecture de ce texte nous permet de
comprendre que ces lois viennent légiférer les relations qui peuvent exister entre
I'hnomme et son prochain. Cela vient nous faire comprendre que pour le judaisme, les
liens qui nous lient a notre prochain sont aussi importants que ceux qui nous lient a notre
créateur.

La présentation de la premiere de ces lois peut nous pousser au questionnement. En
effet, il s'agit de la loi du serviteur hébreu. Cet homme qui vole son prochain et qui n'a
pas les moyens de rembourser son forfait, le tribunal sera alors contraint de le vendre en
tant qu'esclave pour une durée de six ans.

Il existe un trés grand nombre de commandements qui régissent nos comportements a
I'égard de notre prochain. Des Mitsvoth nobles et fondamentales telles que : « Tu
aimeras ton prochain comme toi-méme » ou encore : « Ouvre ta main pour soutenir
l'indigent ».

Quelle peut étre la raison qui pousse la Torah a nous présenter en premier une situation
si tragique que celle d’'un individu qui en arrive a voler son prochain ?

Nos Maitres nous proposent la réponse suivante. Si D-ieu décide de nous présenter le
cas du voleur en premier, c'est pour nous faire comprendre qu'a ses yeux, le voleur reste
son enfant a part entiére. Méme si sa situation le poussa a se détacher du chemin de la
Torah, HaShem en est particulierement préoccupé et se désole de le voir si compromis.
La premiere loi que la Torah nous livre juste aprés le Don de la Torah le concerne et
nous enseigne comment faire pour réintégrer cet homme au sein de la communauté.

Nous pouvons a partir de cette explication élargir notre lecture en prenant conscience de
notre devoir de nous sentir concernés par tous ceux qui, malheureusement, sont éloignés
du chemin de la Torah et des Mitsvoth. Nous ne devons pas détourner notre regard. Au
contraire, il faudra faire tout notre possible pour les rapprocher de leurs origines.

Merci de ne pas transporter ce feuillet dans le domaine public pendant Chabbat.
Chabbat Chalom !



